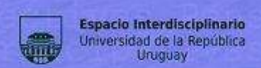
# PROGRAMA GENERAL DEL CURSO

"Problemas de fundamentación de una Filosofía y ciencia transmoderna y postoccidental, o hacia una racionalidad comunitaria-ético-crítica"

Docente: Mag. Juan José Bautista.

Núcleo-Red Pensamiento Crítico en América Latina y Sujetos Colectivos



#### Presentación.

La reciente crisis que el sistema-mundo-mercado-céntrico-moderno ha experimentado a partir de este siglo con el consiguiente quiebre de la hegemonía que habían impuesto el grupo de los 7 encabezados por EUA, pero también por la emergencia de otras economías no europeas como la China, Rusia, la India y Brasil (lo cual está de hecho originando el proceso de la desglobalización mercado-céntrica-moderna), está obligando a repensar (al interior de primer mundo) no sólo la viabilidad de la economía de mercado neoliberal y hasta del capitalismo, sino también (fuera de primer mundo) la viabilidad de la concepción de vida que la modernidad en su conjunto ha desarrollado.

Paralelamente a la crisis económica, la modernidad tardía de fines del siglo XX y principios del siglo XXI está mostrando que la forma de vida que ella ha producido, es decir, su concepción de Estado, de Nación, de Política, de sociedad, etc., no ha conducido al desarrollo de la humanidad en su conjunto, sino sólo al desarrollo y enriquecimiento de una parte del planeta, el primer mundo, el 20% para ser más preciso, con el consiguiente empobrecimiento no sólo del tercer mundo, el 80% restante, sino también de la explotación inmisericorde de la naturaleza, esto es que, recién a fines del siglo XX empezamos a ver y a sentir las consecuencias nefastas para el planeta y la humanidad del proyecto de la modernidad europeo-norteamericano occidental.

Frente a este problema y desafío, la filosofía y ciencia social contemporánea en general, no ha podido dar hasta ahora ninguna respuesta que muestre, indique o enseñe, cómo se puede salir de esta crisis a la cual la modernidad y el mercado moderno y su concepción de vida han conducido a la humanidad entera ¿por qué? En nuestra perspectiva la filosofía, la ciencia social moderna, la política y el derecho modernos, piensan que el tipo de conocimiento, de economía, de justicia y derecho que la modernidad ha producido, es lo mejor que la humanidad a lo largo de su historia ha creado y por eso en general piensan que la filosofía, la economía, la ciencia del derecho y la política, van a enfrentar esta crisis desde sus propios presupuestos, o sea desde sus propias fuentes y recursos, porque en general se piensa que la ciencia y la filosofía moderna no sólo es racional, sino científica, o sea verdadera, es decir, que el conocimiento moderno en general es y será la única solución normativa y racional a los problemas que la modernidad en su conjunto nos plantea.

La historia de los pueblos latinoamericanos desde que ellos nacieron, está demostrando que después de haber seguido ésta forma de vida y éste modelo económico durante cerca de 200 años, nuestros pueblos no han podido superar hasta el día de hoy el atraso, la dependencia, la marginación y el subdesarrollo con el que habían nacido nuestras economías a principios del siglo XIX. Ahora bien, en el supuesto caso de que nuestras economías continuarían siguiendo este modelo económico, (ahora lo sabemos por las actuales crisis), seguirían teniendo crisis, sino similares, tal vez peores. No por casualidad varios países de tercer mundo están optando por no seguir al pie de

la letra este modelo económico, y los resultados positivos ya se están empezando a ver (Irán, Venezuela, Bolivia, Corea del Norte). Sin embargo, aunque muchos analistas importantes están empezando a sugerir que la futura economía debería combinar el Rol del Estado (Socialismo) y el rol del mercado (capitalismo), para que ninguno domine al otro, el problema del modelo económico y la forma de vida que de ella se desprende, sigue subsistiendo, porque si bien es cierto que hay o existe la conciencia de la crisis, ésta también se expresa en el hecho de que hasta ahora, no se sabe bien cómo enfrentar la crisis en la cual este modelo económico está inmerso. Este problema se agudiza cuando se empieza a evidenciar que la alternativa al modelo capitalista propuesto por el modelo socialista ya no satisface del todo, es decir, ya no se presenta como la alternativa u opción ideal que antes se tenía respecto del modelo capitalista. Si esto es así: ¿Qué tipo de socialismo construir en el futuro?

En nuestro caso (el boliviano), este problema adquiere matices mucho más complejos, cuando después de más de 500 años surge en la conciencia de nuestros pueblos, el imperativo y la necesidad de producir una economía ya no meramente diferente, sino distinta de la economía moderna, pero ya no por problemas culturalistas o de tradición, sino por problemas de factibilidad económica, es decir, no en el sentido de ¿qué es lo deseable, sino qué es lo factible? Es una evidencia percibida especialmente desde pueblos de tercer mundo que, la economía moderna, literalmente ha hecho estragos no sólo con las formas de vida de nuestros pueblos con historia no moderna, sino también con los recursos naturales del planeta entero, los cuales pertenecen a la humanidad entera y no sólo al primer mundo. Esta evidencia fáctica generalizada, es decir, este juicio de hecho elevado a estatuto de realidad, está motivando a pensar radicalmente ya no sólo en una alternativa económica más, sino en una económica con una seria pretensión de factibilidad in the long run, la cual sirva en el futuro no sólo a un horizonte cultural, sino a todo horizonte cultural y civilizatorio que se plantee a sí mismo la posibilidad y necesidad de la reproducción de la vida de la humanidad y la naturaleza en su conjunto. Este proyecto nos está obligando a repensar en profundidad los fundamentos últimos de la racionalidad y economía modernas, pero, no ya desde parámetros modernos, sino, desde una concepción de la economía distinta a la de la modernidad en su conjunto, esto es, que piense desde el criterio de la vida de la humanidad y de la naturaleza en general, porque, existe ya la conciencia de la naturaleza destructora de la economía moderna y de lo que ella ha ocasionado, no solo para la humanidad en general, sino especialmente para los pueblos que no tienen una historia o cultura europea u occidental, es decir para aquellos pueblos que no tienen en su historia y memoria cultural, la concepción que subyace a la economía moderna, de que tanto la naturaleza como el todo de la realidad se pueden concebir en términos de mercancía u objeto.

De ahí que pensar en la posibilidad de producir una concepción de racionalidad, de vida y economía no moderna ni occidental no sea banal ni gratuita, sino una forma de ponerse a la altura de las emergencias y problemáticas que el presente plantea. En este sentido es que el propósito de este programa es pensar explícitamente en la posibilidad de esta otra noción o concepción de racionalidad, de vida y economía (ciencia de los negocios) en términos de *económica* (como oikonomía), a partir del diálogo con los grandes críticos de la modernidad como Marx, Lévinas, Hinkelammert, Dussel y otros.

Se trata entonces de volver a los grandes clásicos, pero ya no desde la perspectiva del pensamiento moderno occidental del siglo XX, ni desde los problemas o presupuestos de la modernidad, sino, desde otra tradición que ahora está surgiendo desde lo profundo de Amerindia o Indo-América y que ahora mismo está pesando críticamente ya no sólo al capitalismo, sino a la modernidad occidental en su conjunto. Se trata entonces de pensar desde ésta nueva perspectiva, a los grandes clásicos, en diálogo con dos de los más eminentes marxistas latinoamericanos, la posibilidad de pensar o producir otra noción o concepción de filosofía, de racionalidad, de vida, de política, de derecho, de economía, etc., pero también de otro marco categorial desde el cual sea posible concebir estas otras formas de concebir la realidad, es decir, se trata de pensar esta otra racionalidad, o forma de vida y economía desde la perspectiva del proyecto de vida de los pueblos no modernos ni occidentales, los que están mostrándonos que tienen un proyecto de vida viable y factible, no solamente propio, sino, más allá de la modernidad occidental, es decir, realmente superadora.

Siguiendo a Hinkelammert y Dussel, podríamos afirmar que, de lo que se trata, es de hacer la crítica a esta concepción de economía y de vida que la modernidad occidental ha desarrollado (para no seguir haciendo críticas parciales a la economía clásica-liberal, neoclásica y neoliberal, sino a su fundamento que es la modernidad en su conjunto), para desde esta crítica radical, mostrar la posibilidad y necesidad de otra forma de vida y de economía en la cual no se hagan desaparecer el horizonte de las necesidades gracias a las cuales existen el trabajo y el consumo humano, pero también la naturaleza, condiciones sin las cuales sería imposible lo que llamamos vida humana. Es decir, se trata de ver en qué consiste o podría consistir esta nueva racionalidad o forma de vida, para ver en qué medida, sobre esta reflexión podemos construir una otra racionalidad de la vida pertinente a la necesidad de nuestros pueblos por construir otra realidad y otro tiempo en la cual la vida de todos los empobrecidos por la economía moderna, sea posible, pero, donde también sea posible la reproducción de la naturaleza toda, concebida ahora si como madre, y no como mera mercancía.

La crítica-ética no puede limitarse a seguir criticando sólo al capitalismo o al socialismo real, sino que tiene que cuestionar radicalmente a la modernidad como su fundamento epocal. En definitiva, se trata de hacer la crítica-ética del moderno-sistema-mundo-mercado-céntrico-occidental, para transitar esta vez, ya no al socialismo o comunismo modernos, sino hacia un mundo de la vida trans-moderno y post-occidental, en el cual sea posible la producción y reproducción de la vida, tanto de otros mundos de la vida, como de la naturaleza en general.

Se trata en definitiva de transitar de una vez por todas hacia una nueva época más allá de la modernidad occidental, hacia un nuevo Katum, hacia un nuevo tiempo, hacia un nuevo sol, hacia un nuevo reino donde reine no sólo la libertad, sino el proceso de la liberación de toda forma de opresión y dominio.

# Programa General del Curso: Las Implicaciones filosóficas del Proceso de Cambio en Bolivia

#### PRIMERA PARTE

Hacia

# LA DESCOLONIZACION DE LA CONCIENCIA NACIONAL-POPULAR

#### Introducción General.

#### Capítulo I. El proceso de la colonización moderna.

- El proceso del encubrimiento de la realidad
- El despliegue globalizador del eurocentrismo moderno
- El helenocentrismo de la modernidad occidental
- El proyecto colonizador/dominador de la modernidad

# Capítulo II. De lo colonial a la de-colonialidad.

Racialización de la racionalidad moderna

Colonización y colonialidad

La Modernidad como Colonialidad

La Modernidad como colonización de la subjetividad

El paradigma de la conciencia como ego dominador

# Capítulo III. De la Colonialidad-Modernidad, hacia la interculturalidad Liberadora.

Colonialidad/Racionalidad moderna

La modernidad como racionalidad colonizadora

La modernidad como dominación de la Pachamama

Descolonización de la subjetividad y la racionalidad

La modernidad como Interculturalidad dominadora

Interculturalidad y liberación de la subjetividad

# Capítulo IV. Trans-modernidad y liberación plurinacional-comunitaria.

Colonización pedagógica y económica

La colonización del sistema de los alimentos La alimentación moderna como colonización de la corporalidad Hacia una racionalidad material, decolonial y transmoderna De la nación moderna a la Comunidad plurinacional transmoderna De la sociedad moderna a la Comunidad transmoderna y postoccidental

#### Capítulo V. El proceso de la Liberación.

La recuperación de la cultura, y los alimentos El principio Comunidad La tridimensionalidad de la comunidad de parientes La comunidad como fundamento de la futura racionalidad

#### SEGUNDA PARTE

# De la Descolonización a LA LIBERACIÓN DE LA CONCIENCIA COMUNITARIA Y PLURINACIONAL

#### Introducción

#### 1. El nacionalismo como conciencia nacional

El nacionalismo de las clases populares

El nacionalismo de la clase media nacional

El nacionalismo de la burguesía moderna

El nacionalismo sin nación

### 2. Desconstitución transnacional (neoliberal) de la conciencia nacional

La conciencia nacional como "conciencia moderna"
La conciencia nacional como "conciencia popular de resistencia"
Lo popular como conciencia nacional ¿Quiénes son el pueblo?
Lo comunitario-popular como conciencia plurinacional

# 3. La irrupción de lo plurinacional como desconstitucion de lo nacional

La conciencia popular como conciencia social La conciencia popular como conciencia comunitaria ¿Más allá de la conciencia nacional-popular? La conciencia plurinacional-popular y comunitaria

# 4. La conciencia comunitaria-plurinacional transmoderna

Del "ego" moderno, a la "comunitariedad" transmoderna

Individualismo y sociedad moderna
Individualidad y comunidad transmoderna
De la Conciencia social a la Conciencia comunitaria

#### 5. De la conciencia nacional, a la toma de autoconciencia plurinacional

De la sociedad moderna, hacia la comunidad transmoderna Del análisis moderno, hacia la autorreflexión transmoderna Del Yo moderno, hacia el Nosotros-Comunitario-Transmoderno La recuperación comunitaria de la madre naturaleza

#### 6. ¿Más allá del Socialismo Moderno?

¿Qué significa socialismo comunitario? Más allá del socialismo y del comunismo moderno

#### **BIBLIOGRAFIA**

Bautista, Juan José. *Hacia una crítica-ética del pensamiento latinoamericano*. Ed. El grito del Sujeto. La Paz-Bolivia. 2007

Bautista, Juan José. *Crítica de la razón boliviana*. Ed. Rincón Ediciones. La Paz – Bolivia. 2010 Bautista, Juan José. *Epistemología y ética*. En Análisis político. No. 6. La Paz-Bolivia. 2000 Bautista, Juan José. ¿Qué significa pensar el humanismo? En Ciencia y Cultura. La Paz-Bolivia No 14. La Paz-Bolivia. 2004

Bautista, Juan José. *Hacia una epistemología de las ciencias sociales desde América Latina*. De próxima aparición en Ed. Rincón ediciones.

Dussel, Enrique. Hacia un Marx desconocido. Ed. Siglo XXI. México. 1988

- El último Marx y la liberación latinoamericana. Ed. Siglo XXI. México. 1990
- Ética de la liberación. En la edad de la globalización y la exclusión. Ed. Trotta. 2000
- *Política de la liberación*. Histórica. Tomo I. Ed. Trotta. 2007

Hinkelammert, Franz. Las armas ideológicas de la muerte. Ed. DEI. San José, Costa Rica. 1977

- Coordinación social del trabajo, mercado y reproducción de la vida humana. Ed. DEI. San José, Costa Rica. 2001
- Hacia una economía para la vida. Ed. Proyecto justicia y vida. Bogotá. 2009
- Yo soy si tú eres. Ed. Driada. México. 2010
- La maldición que pesa sobre la Ley. Ed. Arlequín. San José Costa Rica. 2011